
2026/01/29 13:50 1/5 theoretische grundlagen

Repräsentation und Repräsentationskritik - https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/

theoretische grundlagen

Repräsentation als wirkmächtige Produktion von Bedeutung und Wirklichkeit zu denken, hat
theoretische Grundlagen. Um die Begrifflichkeiten aus dem Bereich der Semiologie und Diskurstheorie
anschaulicher zu erläutern, greife ich exemplarisch auf Situationen und Beobachtungen meiner Arbeit
als Kunstvermittler im Bereich der Gegenwartskunst sowie als Forschender in diesem Feld zurück.
Ausgehend von diesen Beispielen gilt es, einen Transfer in andere Bereiche der visuellen Kultur, in die
unterschiedlichen Felder der Kulturproduktion und -analyse sowie zur eigenen Praxis zu leisten.

Zeichen bedeuten

Als Kunstvermittler bin ich oft mit der Uneindeutigkeit bzw. Deutungsoffenheit von zeitgenössischer
Kunst konfrontiert und bspw. bei Führungen im Museum davon herausgefordert. Besucher_innen
richten – mal direkt, mal indirekt – in solchen Situationen die Frage an mich, was soll diese
künstlerische Arbeit denn bedeuten, was stellt das Gezeigte dar oder welcher Sinn steckt dahinter. Als
Einstieg in ein gemeinsames Gespräch formuliere ich dann manchmal die Vermutung, dass in diesem
Moment nicht ein Zuwenig an Sinn und Bedeutung das Problem ist, sondern es vielleicht um ein
Zuviel an möglichen Bedeutungen gehen könnte. Ein Sammeln von ersten Assoziationen – und das
sind meist recht viele – zu der betreffenden künstlerischen Arbeit bestätigt dies in vielen Fällen. Dann
wird jedoch recht schnell die Frage angeschlossen: Ja, aber was meint die Künstler_in denn damit?
Diese Intervention in das assoziative Sprechen über Kunst kann als ein Begehren nach Eindeutigkeit
gelesen werden oder als ein Wunsch nach der 'richtigen' Interpretation eines Kunstwerkes. Mit der
hier geschilderten Situation aus der musealen Praxis sind wir schon mitten in der Auseinandersetzung
um Repräsentationsprozesse, mitten in der Aushandlung von Autorität sowie Definitionsmacht und
berühren damit bereits die theoretischen Grundlagen um Repräsentation, welche für den Ansatz der
visual cultural studies wichtig sind. Die Idee, dass Zeichen Bedeutungen produzieren, besitzt ein
theoretisches Fundament. Dieser Ansatz kann an eine semiologische Denktradition rückgebunden
werden, wo Zeichen als etwas, das bedeutet, verstanden werden. Roland Barthes schreibt dazu:
„Bedeuten heisst, dass die Objekte nicht nur Informationen transportieren, sonst würden sie mitteilen,
sondern auch strukturierte Zeichensysteme bilden …“ (Barthes 1988: 187). Zeichen – und damit sind
im Rahmen der Semiologie nicht nur sprachliche gemeint – entstehen aus dem Zusammenspiel von
Signifikant und Signifikat. Mit Signifikant ist das Bezeichnende gemeint - also bspw. ein geschriebenes
Wort, eine Fotografie, ein Strassenschild, eine Geste – und mit Signifikat das Bezeichnete – also ein
Begriff/Konzept/Vorstellungsbild, das mit dem Signifikant verknüpft wird. Das Signifikat Freude oder

Lächeln kann neben den soeben benutzten Wörter auch mittels der Grafik  vergegenwärtigt
werden. Schrift und Grafik fungieren dabei als Signifikanten. Diese binäre – also zweiteilige –
Strukturierung des Zeichens geht auf die konzeptionelle Arbeiten des Linguisten und
Zeichentheoretikers Ferdinand de Saussure zurück, welcher damit das Fundament für semiologische
Ansätze schaffte. Den Zeichen ist ihre Bedeutung bzw. ihr Sinn nicht immanent, sondern entsteht aus
einem aktiven Verknüpfungsprozess zwischen Signifikant und Signifikat. Bedeutungsproduktion muss
somit als eine soziale Praxis verstanden werden.
Roland Barthes formuliert hinsichtlich der Bedeutungsproduktion von Zeichen eine – nicht unkritisierte
– Annahme. Es unterscheidet zwischen der Ebene der Denotation, was er als eine Art einfache,
beschreibende Ebene von Bedeutung versteht. Zeichen werden auf denotativer Ebene von vielen
Personen auf die gleiche Art und Weise gedeutet – bspw. der Stoff auf dem menschlichen Körper als
Kleidung. Konnotationen sind Bedeutungen, die über diese 'Grundbedeutung' hinausgehen. Ein

https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:bibliothek:literaturverweise:abc


Last update:
2012/12/18 00:53 wiki:text:theoretische_grundlagen https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:text:theoretische_grundlagen

https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/ Printed on 2026/01/29 13:50

Kleidungsstück kann somit bspw. als Anzug gelesen werden, was weitere Verknüpfungen mit
Vorstellungsbildern wie Eleganz, Arbeitskleidung, Exotisches, Wohlstand, Männlichkeit uvm.
hervorrufen kann. Es entstehen so Lesarten, die von der Situiertheit der Interpretierenden und dem
kulturell-historischen Rahmen mitbestimmt sind. Problematisiert wurde bei diesem Ansatz jedoch,
dass auch eine scheinbar denotative 'Grundbedeutung' immer schon durch den kulturell-historischen
Kontext gerahmt wird und Denotation eben nicht als eine allgemeingültige Bedeutung verstanden
werden darf.
Repräsentationen – wie Zeitungsartikel, Plattencover oder Videoclips – werden im Rahmen dieses
semiologischen Ansatzes als ein lesbarer Text behandelt. Das ist vielleicht zunächst irritierend, da
somit sowohl sprachliche als auch bildlich-visuelle Elemente 'gelesen' werden. Doch das ist das grosse
Potential dieses Ansatzes, nämlich beide Formen als Zeichensysteme zu begreifen, in denen
bestimmte Signifikanten mit Signifikaten verknüpft werden und so Bedeutungen entstehen. Diese
Verknüpfungsarbeit ist ein produktiver und machtvoller Herstellungsprozess, wozu Susanne
Lummerding bemerkt: „Insofern funktionieren Bild und Sprache gleichermaßen als Text nicht in
rigidem linguistischen Sinn als bloße Codierung und Decodierung, sondern als Prozeß der
Bedeutungsproduktion, die gleichzeitig eine Produktion von sozialen Gruppen, Subjekten, Positionen,
Werten, Grenzen und damit Ausdruck und Konstitution von Macht- und Marktverhältnissen ist, welche
gleichermaßen Wert und Inhalt symbolischer Produkte bestimmen“ (Lummerding 1994: 14f.). Hierin
liegt auch die Annahme begründet, Repräsentationen als Dar- und gleichzeitig Herstellungen von
etwas – bspw. von sozialen Gruppen … – zu begreifen. Zur wirkmächtigen Fixierung von Bedeutungen
kann es durch sich tradierende Repräsentationsweisen kommen, wo sich durch Wiederholung und
Ritualisierung des Zu-sehen-Gebens Konventionen – also eine verfestigte Verknüpfung zwischen
Signifikant und Signifikat – herausbilden.
Da das Thema Zeichen und Bedeutungsproduktion in der Semiologie noch viel differenzierter,
komplexer und spannender ist als hier bis jetzt dargelegt, schlage ich zur eingehenderen
Auseinandersetzung die einführende Lektüre von Hall 1997 und Schade/Wenk 2011 vor. Letztere
greifen in ihrer Einführung in Studien zur visuellen Kultur die Auseinandersetzung mit Erwin Panofskys
kunstwissenschaftlichem Konzept der Ikonographie/Ikonologie auf und denken dies u.a. mit
semiologischen Ansätzen weiter.

zeichen, signifikat signifikant, text, bedeutungsproduktion

Zum Zeichen werden

Der Sprachwissenschaftler Ferdinand de Saussure – als ein wichtiger Wegbereiter semiologischer
Theorie – beschreibt Semiologie als Wissenschaft, welche sich mit dem Leben von Zeichen im
Rahmen des sozialen Lebens beschäftigt (vgl. Saussure 1967). Wichtig ist, dass damit nicht nur
sprachliche Zeichen in den Fokus rücken – wie es in einem enger gefassten linguistischen Sinne der
Fall ist – sondern wie Roland Barthes bemerkt, es um alle Zeichensysteme geht (vgl. Barthes 1988).
Das öffnet somit auch das Feld der visuellen und materiellen Kultur für semiologische Analysen, da
Fotografien oder Kleidung ebenfalls Bedeutung produzieren.
Im Bereich der musealen Vermittlungsarbeit ist Kleidung ein wichtiges Element, wodurch
Vermittler_innen repräsentiert werden und ihnen Bedeutung verliehen wird. Im Buch zur
Vermittlungsarbeit bei der documenta 12 haben meine Kolleg_innen Beispiele festgehalten, wo ihr
Erscheinungsbild bei Führungen nicht mit den (sexistischen und klassistischen) Vorstellungen – wie
Vermittlerinnen 'richtig' auszusehen haben – von einzelnen Besuchern übereinstimmte. Einige
Besucher empfanden bspw. die Kleidung meiner Kolleg_innen als zu unweiblich oder unseriös, was
Irritationen und sogar Beschwerden provozierte (vgl. Mörsch u.a. 2009). Es wurde aus Sicht dieser
Besucher sozusagen ein falscher Signifikant (T-Shirt statt Bluse) mit dem Signifikat Vermittlerin
verknüpft – was ihre Bedeutungsproduktion entscheidend störte. Denn diese Art des sich Kleidens

https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:bibliothek:literaturverweise:jkl
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:bibliothek:literaturverweise:ghi
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:bibliothek:literaturverweise:stu
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=tag:zeichen&do=showtag&tag=zeichen
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=tag:signifikat_signifikant&do=showtag&tag=signifikat_signifikant
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=tag:text&do=showtag&tag=text
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=tag:bedeutungsproduktion&do=showtag&tag=bedeutungsproduktion
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:bibliothek:literaturverweise:stu
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:bibliothek:literaturverweise:abc
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:bibliothek:literaturverweise:mno


2026/01/29 13:50 3/5 theoretische grundlagen

Repräsentation und Repräsentationskritik - https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/

verbanden diese Besucher nicht dem Subjekt Kunstvermittlerin, welches eine Kunstinstitution
repräsentieren und aus ihrer Sicht 'ansprechende' Führungsarbeit leisten sollte. Der Begriff Dress-
Code ist in diesem Zusammenhang sehr aufschlussreich, wenn es um die scheinbar 'richtige',
akzeptierte Verknüpfung vom Signifikant Kleidung mit dem Signifikat Kunstvermittler_in geht.

dress, code, kunstvermittlung

Codes und das Fliessen von Bedeutung

Um Verständigung, um Verstehen möglich und effizient zu machen, bedarf es Codes. Diese beruhen
auf sozialen Konventionen – also Übereinkünften – und geben der notwendigen Interpretation von
Zeichen eine geordnete Richtung. Codes sind die Verknüpfung von einem bestimmten Signifikat mit
einem bestimmten Signifikanten, mit dem Effekt, dass bspw. alle Verkehrsteilnehmer_innen wissen,
dass eine rote Ampel Stopp bedeutet. Codierung kann als eine Form der Festsetzung der
Vieldeutigkeit von Zeichen verstanden werden. Das Gemälde La Trahison des Images (Der Verrat der
Bilder) des Künstlers René Magritte kann in diesem Zusammenhang als ein Beispiel angeführt
werden, wo mit Codierungsprozessen gespielt und die selbstverständliche, verinnerlichte Routine der
Verknüpfung von Signifikat und Signifikant gezielt gestört wird. Denn hier wird unter der grafischen
Darstellung einer Pfeife der Satz Dies ist keine Pfeife platziert (vgl. dazu auch die Ausführungen in
Foucault 1997).
Bei Museumsbesucher_innen sind auch Missverstehen resp. Missinterpretationen von Zeichen zu
beobachten. So ist es für die 'geübten' Besucher_innen – als Teil der musealen Gemeinschaft –
selbstverständlich, dass bspw. die Linie auf dem Boden vor einer künstlerischen Arbeit die Bedeutung
Stop! Abstand halten! trägt. Doch nicht alle Besucher_innen eines Museums sind mit diesem Code
vertraut resp. haben diesen verinnerlicht. Die Linie hat für diese dann keine oder eine andere
Bedeutung – bspw. kann sie als ein Dekorationselement zur Verschönerung des Raumes gedeutet
werden. Eine Konfrontation mit diesen musealen Codes gibt es spätestens dann, wenn ich als
Museumsmitarbeiter darauf hinweise, dass diese Linien nicht übertreten werden sollen und so
versuche, ein Fehlverhalten ausgehend von einem Missverstehen zu korrigieren oder diesem
vorzubeugen.
Die Mächtigkeit und Willkürlichkeit dieser musealen Codes wurde mir beim Betrachten einer
Fotografie, welche im Rahmen des Vermittlungsprojektes Vermittlung zersetzende Mikropraktiken bei
der documenta 12 aufgenommen wurde, aufs Neue vor Augen geführt. Durch das gezielte
Missinterpretieren von scheinbar selbstverständlichen Zeichen im Ausstellungsraum – wenn aus einer
Stopplinie eine Startlinie wird – werden die Gebote und Verbote, wird das richtige Verhalten und die
damit verknüpften Wertigkeiten des Museums offen gelegt.
Trotz Codes – also sozialen Übereinkünften über Bedeutungsproduktion – ist die Bedeutung von
Zeichen nie absolut fixiert. Sie besitzen einen Bedeutungsüberschuss. Interpretationen von Zeichen(-
systemen) führen somit nicht zwangsläufig zum selben Ergebnis. Die Bedeutung eines Zeichens
fliesst bzw. ein Zeichen ist polysem (vieldeutig), da aufgrund mehrerer Bedeutungsebenen
unterschiedliche Lesarten möglich werden. Diese Annahme ist auch die Grundlage für Stuart Halls
medientheoretisches Modell des Kodierens/Dekodierens von medialen Texten. Bei Filmen,
Nachrichtensendungen, aber eben auch bei der Darstellung von Kunstvermittlung stellt der
institutionelle wie soziale Hintergrund der Produzent_innen wie der Rezeptient_innen eine
entscheidende Grösse in Bezug darauf dar, wie Zeichen gelesen, wie mediale Texte gestaltet und
Aussagen ver- bzw. entschlüsselt werden (vgl. Hall 2004: 66f.). Hall unterscheidet dabei drei mögliche
Lesarten: eine ideologisch bevorzugte, eine ausgehandelte und eine oppositionelle. Angelika Bartl
weisst in diesem Zusammenhang drauf hin, dass diese Lesarten nie in 'Reinform„ vorkommen,
sondern eine Lektüre immer auch von Brüchen und Widersprüchen durchzogen ist (vgl. Bartl 2012:
69f.). Gerade für eine repräsentationskritisch informierte Kunstvermittlung kann die Aufforderung

https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=tag:dress&do=showtag&tag=dress
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=tag:code&do=showtag&tag=code
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=tag:kunstvermittlung&do=showtag&tag=kunstvermittlung
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:text:vertiefung:magritte
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:bibliothek:literaturverweise:def
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:text:vertiefung:mikropraktiken
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:bibliothek:literaturverweise:ghi
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:bibliothek:literaturverweise:abc


Last update:
2012/12/18 00:53 wiki:text:theoretische_grundlagen https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:text:theoretische_grundlagen

https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/ Printed on 2026/01/29 13:50

nach einem 'Mehr Sehen' ein Leitgedanke sein, wo es laut Schade/Wenk darum geht, „das
semiologische Wissen, d.h. die Arbitrarität [Willkürlichkeit, S.F.] und Konventionalität der Verknüpfung
von Vorstellungsbild und Lautbild und die Arbeit der Entnaturalisierung von Bedeutungen
ernstzunehmen, um durch Verschiebung von Konnotationen und Kontext zur Verschiebung von
Bedeutungen beizutragen“ (Schade/Wenk 2011: 120).

code, lesarten, museum, kunstvermittlung

Ohne Diskurs keine Bedeutung

An dieser Stelle möchte ich einen Übergang von der Semiologie zur Diskurstheorie gestalten, welche
sich ebenfalls mit Bedeutsamem im Sinne von Diskursen, Wissen/Wahrheit und Macht beschäftigt. Da
es unterschiedliche Diskurstheorien gibt, sei hier auf den Versuch einer Anknüpfung an die
(post)strukturalistische Denktradition von Michel Foucault hingewiesen.1) Der Ansatz der
Diskurstheorie ist so einfach wie radikal: Es gibt keine Bedeutung ausserhalb des Diskurses. Oder
anders formuliert, es ist nichts ohne die Diskurse. Der Sprachwissenschafter Siegfried Jäger findet
dafür eine gute Beschreibung:
„Man könnte also sagen: die Wirklichkeit ist bedeutungsvoll, sie existiert in der Form, […] als ihr von
den Menschen, die alle in die (sozio-historischen) Diskurse verstrickt und durch diese konstituiert sind,
Bedeutung zugewiesen worden ist und weiter zugewiesen wird. Ist letzteres nicht mehr der Fall,
ändern sich die Gegenstände, sie ändern oder verlieren auch ihre Bedeutung. Sie läßt sich dann
allenfalls nachträglich rekonstruieren – als ehemalige Bedeutung, die sich mit anderen Bedeutungen
verschränkt hat oder die aufgehört hat, am Leben zu sein. Selbst wenn man den Sternenhimmel
betrachtet und darin bestimmte Sternbilder sieht, so ist dies die Folge eines Diskurses“ (Jäger 2000:
o.S.).
Der Diskurs – bspw. von Kunstvermittlung – kann als ein Bündel von legitimen Aussagen verstanden
werden. Bei der Herstellung dieser Aussagen übernehmen gesellschaftliche Institutionen eine
wichtige Funktion, welche autorisiertes Wissen über Kunstvermittlung produzieren. Also bspw. die
Hochschule mit ihrer speziellen wissenschaftlichen Disziplinen, die Kulturpolitik oder die Museen. Das
was Kunstvermittlung 'ist', das was Kunstvermittlung bedeutet, wird über diese Aussagen hergestellt.
Eine dieser Aussagen ist bspw. Kunstvermittlung ist Bildungsarbeit. Es wird deutlich, dass diese
Aussagen und die Produktion dieser Aussagen als regulierende Kraft verstanden werden können.
Denn wenn an keiner Stelle des Diskurses mehr die Aussage Kunstvermittlung ist Bildungsarbeit
produziert wird oder dies keine anerkannte Aussage mehr darstellt, verändert sich das, was
Kunstvermittlung ist.
Diskurse bringen Subjekte hervor, was ich mit einem historischen Beispiel aus Deutschland skizzieren
möchte. Ab den 1970er Jahren tauchten dort Äusserungen zu Museumspädagogik auf, welche zur
Auseinandersetzung mit Kunsterziehung oder ästhetischer Bildung im Verhältnis standen bzw. diese
ergänzten. Mit dem Auftauchen von Museumspädagogik wurden auch Aussagen über das Subjekt
Museumspädagoge bzw. -pädagogin möglich. Es kann gesagt werden, diese Subjektposition bzw.
diese mögliche Existenzweise wurde in diesem Moment durch den Diskurs geschaffen. Als Anfang der
1970er Museumspädagogik als eigenständiges Arbeitsfeld in Museen definiert wurde, ging dies bspw.
mit diesbezüglichen Stellenausschreibungen einher. In dieser Form war das Museum an der
Produktion von Äusserungen darüber beteiligt, was Museumspädagogik sei und was die Aufgaben
sowie Fähigkeiten von Museumspädagog_innen darstellen (vgl. Nuissl 1987).2) Ohne dieses diskursive
Ereignis würde kein solches Subjekt existieren. Hier wird das Regulative und Gewaltsame dieser
diskursiven Einrichtung von 'Welt' deutlich. Die Subjekte werden bestimmten Regeln unterworfen, wie
sie – als Museumspädagogen und -pädagoginnen – zu sein haben, um als solche (an)erkannt zu
werden. Aber im Moment der Unterwerfung erlangt das Subjekt zugleich Freiheit in Form von
Handlungsmöglichkeiten (vgl. Subjektivierung).

https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:bibliothek:literaturverweise:stu
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=tag:code&do=showtag&tag=code
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=tag:lesarten&do=showtag&tag=lesarten
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=tag:museum&do=showtag&tag=museum
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=tag:kunstvermittlung&do=showtag&tag=kunstvermittlung
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:bibliothek:literaturverweise:jkl
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:bibliothek:literaturverweise:mno
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:text:vertiefung:subjekt


2026/01/29 13:50 5/5 theoretische grundlagen

Repräsentation und Repräsentationskritik - https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/

Wichtig ist der Aspekt, dass Diskurse dabei nicht die totale Kontrolle über die Individuen besitzen,
sondern selbst wiederum durch die Individuen hervorgebracht und verändert werden. Dieses
scheinbare Paradox bezeichnet Foucault als eine zweifache Unterwerfung – „die Unterwerfung der
sprechenden Subjekte unter die Diskurse und die Unterwerfung der Diskurse unter die Gruppe der
sprechenden Individuen“ (Foucault 2003: 29). Daraus lässt sich ableiten, dass die Individuen als
unterworfene Subjekte nicht autonom und selbstbestimmt sind, sondern durch die Diskurse regiert
werden – was für einen poststrukturalistischen Begriff von Individuum/Subjekt bedeutsam ist.
Die Aussage, es gibt nichts ausserhalb des Diskurses, ist dabei leicht misszuverstehen. Die
Auseinandersetzung von Chantal Mouffe und Ernesto Laclau mit dem Begriff Diskurs veranschaulicht
aus meiner Sicht sehr gut, wie Dinge/Materie zwar existieren, aber erst durch deren Diskursivierung
zu bedeutenden Gegenständen werden können (>>).3)

diskurs, diskurstheorie, subjekt, kunstpädagogik

⇐

1)

Einen weiteren diskurstheoretischen Ansatz entwickelte bspw. der Soziologe Jürgen Habermas.
2)

Wichtig ist die Unterscheidung, dass diese Stellenausschreibungen als Texte zunächst Äusserungen
machen und wenn ähnliche Äusserungen an unterschiedlichen Stellen des Diskurses wiederholt
werden, diese sich zu spezifischen Aussagen verdichten können.
3)

Vgl. zum Diskursbegriff auch Der Westen und der Rest: Diskurs und Macht in Hall 1994: 137f.

From:
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/ - Repräsentation und Repräsentationskritik

Permanent link:
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:text:theoretische_grundlagen

Last update: 2012/12/18 00:53

https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:text:vertiefung:mouffe_diskurs
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=tag:diskurs&do=showtag&tag=diskurs
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=tag:diskurstheorie&do=showtag&tag=diskurstheorie
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=tag:subjekt&do=showtag&tag=subjekt
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=tag:kunstpaedagogik&do=showtag&tag=kunstp%C3%A4dagogik
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:navigation
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:bibliothek:literaturverweise:ghi
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/
https://wiki.zhdk.ch/repraesentation/doku.php?id=wiki:text:theoretische_grundlagen

	theoretische grundlagen
	Zeichen bedeuten
	Zum Zeichen werden
	Codes und das Fliessen von Bedeutung
	Ohne Diskurs keine Bedeutung


